BL 1210 R3

UC-NRLF \$B loa l72

4C 99036

Mrs. Heorge Baugh

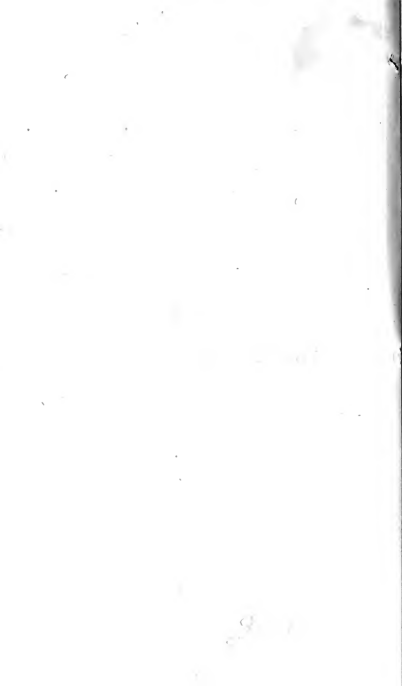








# THE VIDVUN-MODA-TARANGINEE.



#### THE

# VIDVUN-MODA-TARANGINEE;

OR,

Fountain of Pleasure to the Learned.

TRANSLATED INTO ENGLISH,

BY

MAHA-RAJA KALEE-KRISHNA BAHADUR,

OF SHOBA-BAZAR,

FROM THE SERAMPORE PRESS.
1832.

R3

.

qo yuxu amasomiki

#### বিদ্বম্যোদ তরঙ্গিণী

অৰ্থাৎ

ষড়দর্শনাদি সংস্কৃত সংশ্হীতা

সজ্জনস্থান্ত সন্তোষিণী

তদ্রাবার্থ ইপলগুরি ভাষয়া

মহারাজ একালীকৃষ্ণ বাহাদুরেণানুবাদিতঃ

শাকে শিথাবদিষু সিন্ধু বিধুপ্রমাণে।

জ্বীপূর্ব্বরামপুর যন্ত্র সমূদ্বিতা সা॥ ॥ ১৭৫৩॥

diy

Tills George Bough

#### ADVERTISEMENT.

This tract contains a brief account of the mode of Hindu worship, as well as of the discussions kept up among different sects of Hindus, in support of the self-existence of the Supreme Creator.

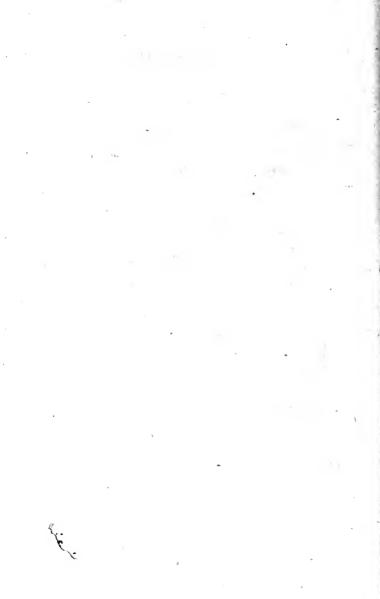
The Translator of this work has to acknowledge the valuable assistance he has received from several of his literary friends in the progress of the translation, and more particularly from his much esteemed Cousin, Báboo Krishna-Chandra Ghosa.

The tract is taken from an original Sanskrit Work by CHIRUSJEEVEE of Gowr,\* and is rendered into English in the hope that many may feel delighted and instructed at the perusal of a production which contains so much relative to the belief and worship of the inhabitants of Bengal.

KALEE KRISHNA.

SHOBA-BAZAR, Calcutta, 15th Jan. 1832.

\* The name of a Province of Bengal lying on the banks of Gangá River, the ruins of the capital of which Province are still very extensive.



# CHÁNÁKYÁ.

Introduction by the Author of the Chanakya.

THE Rajneeti or Ethics extracted by Chánákyá\* from various shastras,† is considered the foundation of all moral works.

মূলদূত্রণ প্রবক্ষ্যামি চাণক্যেন যথোদিতণ। যদ্য বিজ্ঞানমাত্রেণ মূর্থো ভবতি পণ্ডিতঃ॥

The principal maxims of it will be explained in the mode adopted by Chánákyá, by a perusal of which the dull become learned.

বিদ্বত্ত্বঞ্চ নৃপত্ত্বঞ্চ নৈব তুল্যৎ কদাচন। স্থদেশে পূজ্যতে রাজা বিদ্যান্ সর্ব্বত্ত পূজ্যতে॥ ১॥

1. A learned man and a sovereign are not on an equality; since the former is respected every where, but the latter only in his own dominions.

<sup>\*</sup> The proper name of a learned Hindoo sage.

<sup>†</sup> Shastras, (S. from Shas, to govern) a law, a rule for action, science, a book of laws or maxims, a book of real divine authority, a science.

পণ্ডিতে চ গুণাঃ সর্ব্বে মূর্থে দোষাহি কেবলৎ। তন্মানুর্থ সহসেু্যু প্রাক্ত একো বিশিষ্যতে॥ ২॥

2. A learned man is full of virtue; an ignorant man, of vice; consequently the former is preferred to a thousand brutes.

মাতৃবৎ পরদারেষু পরদুব্যেষু লোফুবৎ। আত্মবৎ দর্মভূতেষু যঃ পশ্যতি দ পণ্ডিতঃ॥ ৩॥

3. Looking upon the wife of another with an eye of indifference; on another's property as a mere trifle; and considering one's self as on an equal footing with others, are gems visible only in a wise man.

কি॰৲ কুলেন বিশালেন গুণহীনস্ত যো নরঃ। অকুলানোপি শাস্ত্রজ্ঞো দৈবতৈরপি পূজ্যতে॥ ৪॥

4. What can nobility avail one who is destitute of virtue? It is the man of letters, however ignoble his birth, who is greatly honoured.\*

রূপযৌবনসমূলা বিশালকুলসম্ভবাঃ। বিদ্যাহীনা ন শোভন্তে নির্মন্ত্রা ইব কিৎশুকাঃ॥ ৫॥

5. A beautiful youth of noble lineage, if he be illiterate, is not more agreeable than a kinsooka+ without fragrance.

নক্ষত্ৰভূষণণ চক্ৰো নারীণাণ ভূষণণ পতিঃ। পৃথিবী ভূষণণ রাজা বিদ্যা সর্কায় ভূষণণ ॥ ৬॥

6. Stars add beauty to the moon; husbands to women; monarchs to the world, and learning to all.

<sup>\*</sup> Even by the deities; vide the original.

<sup>†</sup> A flower which has no fragrance, but is pleasing to the eye.

মাতা শতুঃ পিতা বৈরী যেন বালো ন পাটিতঃ। সভামধ্যে ন শোভন্তে হ° সমধ্যে বকা যথা॥ १॥

7. Parents are the enemies of their children if they refuse them an education; for they appear in society as herons among the flammons.

বরমেকো গুণী পুল্রো নচ মূর্যশিতৈরপি। এক চন্দ্রস্তমো হন্তি নচ তারাগণৈরপি॥৮॥

8. One accomplished son excels a thousand brutes; even as one moon dispels darkness more than a multitude of stars.

লালয়েৎ পঞ্চ বর্ষাণি দশ বর্ষাণি তাড়য়েৎ। প্রাপ্তে তু ষোড়শে বর্ষে পুত্রু মিত্রবদাচরেৎ॥ ১॥

9. A child deserves to be caressed to the age of five; to be child to that of ten; and to be treated as a friend from that of sixteen.

লালনে বহবো দোষাস্তাড়নে বহবো গুণাঃ। তমাৎ পুত্ৰঞ্চ শিষ্যঞ্চ তাড়য়েন্নতু লালয়েৎ॥১০॥

10. To rebuke a child or a student is more advisable than to caress them too often.

একেনাপি সুবৃক্ষেণ পুষ্পিতেন সুগন্ধিনা। বাসিত° তদ্ব- সর্কাৎ সুপুত্রেণ কুলৎ যথা॥ ১১॥

11. One tree in blossom from its fragrance surpasses many shrubs, even as a virtuous descendant surpasses others in a family.

একেনাপি কুৰৃক্ষেণ কোটরস্থেন বহ্নিনা। দহতে তদ্বন্দ সর্ক্ত্রক কুপুল্রেণ কুল্প যথা॥ ১২॥

12. One unprolific tree by its native heat\* burns up

<sup>\*</sup> According to Hindoo philosophy.

a whole forest, just as one vicious son dishonours his progenitors.

দূরতঃ শোভতে মুর্থো লয়শাটপটাবৃতঃ। তাবচ্চ শোভতে মুর্থো যাবৎ কিঞ্জিলভাষতে॥ ১৩॥

13. An uninstructed but well decorated person, appears at a distance to be well qualified until he speaks.

বিষাদপ্যমৃত পর্বাহ্যমমেধ্যাদপি কাঞ্চন । নীচাদপ্যক্তমাণ বিদ্যাণ স্থারত্ব পদুস্কলাদপি॥১৪॥

14. To extract nectar from poison,\* to pick a gem from a filthy spot; to draw knowledge even from a vulgar person; and to choose a female of exquisite qualities even of ignoble birth, are advisable.

উৎসবে ব্যসনে চৈব দুর্ভিক্ষে শত্রুবিণুহে। রাজদ্বারে শ্মশানে চ যস্তিষ্ঠতি স বান্ধবঃ॥১৫॥

15. He who adheres to us in pleasure, in misery, in misfortune, in the king's court, in conflicts, and in the cemetery, is a true friend.

পরোক্ষে কার্য্য হস্তারৎ প্রত্যক্ষে প্রিয়বাদিনৎ । বর্জয়েন্তাদৃশৎ মিত্রৎ বিষকুম্ভৎ পয়োমুখৎ ॥ ১৬॥

16. A friend who mars one's business in his absence, and speaks favourably in his presence, should be shunned as a bowl of poison, with milk at the brim.

সক্দৃষ্টঞ মিত্র যঃ পুনঃ সন্ধাতুমিচ্ছতি। সম্ত্যুমুপগৃহাতি গভূমখতরী যথা॥ ১৭॥

17. A friend who having once become an enemy

<sup>\*</sup> Hindoo sages maintain that nectar may be found in poison.

wishes to be reconciled, meets his fate like a pregnant crab.\*

ন বিশ্বদেবিশ্বস্তু মিত্রঞ্চাপি ন বিশ্বদেৎ। কদাচিৎ কুপিত মিত্র সর্ব্রদোষণ প্রকাশয়েৎ॥১৮॥

· 18. Neither a stranger, nor a friend ought to be relied on, lest in case of his being irritated he should reveal our defects.

জানীয়াৎ প্লেষণে ভৃত্যান্ বান্ধবান্ ব্যদনাগমে। মিত্রঞ্চাপদি কালে চ ভার্যাঞ্চ বিভবক্ষয়ে॥ ১৯॥

19. A servant is tried in servitude; a kinsman, in affliction; a companion, in calamity; and a consort in adversity.

উপকারগৃহীতেন শত্রুণা শত্রুমুদ্ধরেৎ। পাদলগুণ করস্থেন কণ্টকেনেব কণ্টকণ।। ২০॥

20. To shew kindness to a foe is the means of subduing another: just as one thorn is made instrumental in removing another.

ন কশ্চিৎ কদ্যচিন্মিত্রণ ন কশ্চিৎ কদ্যচিদ্বিপুঃ।
কারণেন হি জানাতি মিত্রাণি রিপবস্তুথা॥ ২১॥

21. No man is known to be either a friend or an enemy, until his actions discover it.

দূর্জনঃ প্রিয়বাদীচ নৈতদিখাসকারণ । মধু তিন্ঠতি জিহ্নাণ্রে হুদয়ে তু হলাহল । ১২॥

22. A wicked person though full of mildness of speech, should never be trusted, for his heart is full of deceit.

<sup>\*</sup> This animal, it is known, after delivery loses life; for during pregnancy her intestines are devoured by her young.

দুজনঃ পরিহর্ত্তব্যো বিদ্যয়ালঙ্কতোং পি দঃ। মণিনা ভূষিতঃ দর্পঃ কিমদৌ ন ভরঙ্করঃ॥ ২৩॥

23. It is advisable to shun a wicked person, though he be endowed with knowledge, just as a serpent, even possessed of a gem\* inspires terror.

সর্পঃ কুরঃ থালঃ কুর সর্পাৎ কুর্তরঃ থলঃ। মন্ত্রৌষ্ধিবশঃ সূপঃ থলঃ কেন নিবার্য্যতে॥ ২৪॥

24. A serpent, and a wicked man, are both cruel, but the latter is much more dangerous than the former, for he cannot be subdued by any body, whereas the former may be subdued by charms.

নদীনা শস্ত্রপাণীনা প নথিনা প শৃঙ্গিণ পতথা । বিশ্বাসো নৈব কর্ত্তবাঃ দ্রীযু রাজকুলেযু চ ॥ ২৫॥

25. Beasts with long claws, rivers, quadrupeds with horns, men with weapons, women, and monarchs, are not to be trusted.

হস্তী হস্তসহদেপুণ শতহস্তেন বাজিনঃ। শৃঙ্গিলো দশহস্তেন স্থানত্যাগেন দুর্জনঃ॥ ২৬॥

26. It is absolutely necessary to flee a thousand paces from elephants; a hundred from horses; ten from horned animals, and to avoid bad company.

আপদর্থণ ধনণ রক্ষেৎ দারান্রক্ষেদ্ধনৈরপি। আত্মানণ সততণ রক্ষেদ্ধারৈরপি ধনৈরপি॥২৭॥

27. Wealth should be preserved to prevent misfortune; a wife should be protected by wealth; but one's own self should always be preserved above wealth and wife.

<sup>\*</sup> Some of the serpents are said by Hindoo Philosophers to have gems in their heads.

পরদারান্ পরদুব্য ৽ পরীবাদ ৽ পরস্য চ ৷ পরীহাদ ৽ গুরোঃ স্থানে চাপল্যঞ্চ বিবর্জয়ে ২ ॥ ২৮ ॥

28. One should abstain from committing fornication, depriving others of their goods, calumniating any one, deriding superiors, and being unsteady in his mind.

ত্যজেদেকস্কুলস্যার্থে গ্রামস্যার্থে কুলন্তাজেৎ। গ্রামণ জনপদস্যার্থে আত্মার্থে পৃথিবীন্ত্যজেৎ॥২১॥

29. A person should sacrifice himself for his family; his family for his native city; his native city for his country, and the world for his life.

চলত্যেকেন পাদেন তিষ্ঠত্যেকেন বুদ্ধিমান্। মা সমীক্ষ্য পর°৲ স্থান°৲ পূর্ব্তমায়ত্তন°৲ ত্যক্তেৎ॥৩০॥

30. A wise man moves with one foot, stands fast with the other, and does not quit the station he occupies, without well considering that to which he intends to go.

লুব্ধমর্থেন গৃহ্ছীয়াৎ ক্রুদ্ধমঞ্জলি কর্মাণা। মুর্থাৎ ছন্দোনুবুত্তেন তথা তথ্যেন পণ্ডিতৎ॥ ৩১॥

31. An avaricious man is delighted with riches; an arrogant man with submissive entreaties; a fool with flattery, and an intelligent person with truth.

অর্থনাশ > মনস্তাপ > গৃহে দু শ্চরিতানি চ । বঞ্চনস্থাপমান্থ মতিমান্ন প্রকাশয়েৎ॥ ৩২॥

32. The loss of fortune, grief of mind, family discord, deceitfulness and disgrace ought not to be divulged by a wise man.

ধনধান্যপ্রয়োগেষু তথা বিদ্যাগমেষু চ। আহারে ব্যবহারে চ তাক্তলজ্জঃ দদা ভবেৎ॥ ৩৩॥ 33. In acquiring wealth and knowledge, in gathering corn, in taking meals, and in dealing with others, bashfulness must be laid aside.

ধনিনঃ শ্রোত্রিয়ো রাজা নদী বৈদ্যস্তু পঞ্চমঃ। পঞ্চ যত্র ন বিদ্যন্তে তত্র বাদণ্ম ন কার্য়েছ।। ৩৪॥

34. No man ought to reside in a country where there is no wealthy man, brahman, priest, monarch, river, or physician.

যিন্দিশে ন স্মানো ন প্রীতির্নচ বান্ধবাঃ। নচ বিদ্যাগমঃ কশ্চিত্ত° দেশ° পরিবর্জয়েৎ॥ ৩৫॥

35. In a country where honour, affection, friends, or learning are not to be obtained, one should not reside.

মনসা চিন্তিত° কৰ্ম্ম বচসা ন প্ৰকাশয়েৎ। অন্যলক্ষিত কাৰ্য্যস্য যতঃ সিদ্ধিন্ন জায়তে॥ ৩৬॥

36. To ponder a design in the mind, is better than to declare it by the mouth, for when it is so done, it falls short of success.

কুদেশঞ্চ কুবৃত্তিঞ্চ কুভার্য্যাৎ কুনদীৎ তথা। কুদুব্যঞ্চ কুভোজ্যঞ্চ বর্জয়েচ্চ বিচক্ষণঃ॥ ৩৭॥

37. A waste country, an illicit profession, an illnatured wife, a filthy river, disgusting things, and unwholesome eatables, are to be avoided by a prudent man.

ঋণশেষো হ গ্লিশেষশ্চ ব্যাধিশেষস্তৃথৈব চ। পুনশ্চ বৰ্দ্ধতে যশ্মান্তন্মাৎ শেষণ্ম ন কারয়েৎ॥ ৩৮॥

38. To liquidate debts, to extinguish fire, and to remove disease are advantageous; for if they remain, they increase.

চিন্তাজ্বো মনুষ্যাণাৎ বস্ত্রাণামাতপো জ্বঃ। অসৌভাগ্যৎ জ্বঃস্ত্রাণামশ্বানাৎ মৈথুনৎ জ্বঃ॥ ৩১॥

39. Anxiety is the fever of the mind; the burning sun acts like a fever on clothes; widowhood is the fever of women, and sexual intercourse the fever of horses.

্ অস্তি পুত্রো বশে যস্য ভূত্যো ভার্য্যা তথৈবচ। অভাবে সতি সন্তোষঃ স্বর্গস্থোহসৌ মহীতলে॥ ৪০॥

40. He who, though destitute of wealth, has his son, his servant, and his wife under his control, is happy and enjoys a heaven on earth.

দুষ্টা ভার্যা শঠ° মিত্র° ভৃত্যশ্চোত্তরদায়কঃ। সমর্পে চ গৃহে বাসো মৃত্যুরেব ন সংশয়ঃ॥ ৪১॥

41. An unchaste wife, a false friend, a servant who replies, and residence in a house which contains a serpent, are equal to death.

মাতা যদ্য গৃহে নাস্তি ভার্য্যা চাপ্রিয়বাদিনী। অরণ্য° তেন গন্তব্য° যথা রণ্য° তথা গৃহ° ॥ ৪২॥

42. He who has no mother in his house, and an abusive wife, may as well go into the forest; for it cannot be more disagreeable than his house.

ঋণকর্ত্তা পিতা শত্রুর্মাতা চ ব্যভিচারিণী। ভার্য্যা রূপবতী শত্রুঃ পুল্রঃ শত্রুরপণ্ডিতঃ॥ ৪৩॥

43. The father who dies leaving an unpaid debt; the mother who forsakes the paths of virtue; the wife who is possessed of exquisite beauty, and the son who lacks wisdom, are enemies.

কোকিলানাৎ স্বরোরপৎ নারী রূপৎ পতিবুতা। বিদ্যারপৎ কুরূপাণাৎ ক্ষমা রূপৎ তপস্থিনাৎ ॥ ৪৪॥ 44. The voice constitutes the beauty of the kookil; conjugal fidelity is the beauty of a wife; learning, that of an ugly man; and mercy, that of a religious ascetic.

অবিদ্য জীবন° শূন্য° দিক শূন্যা চেদ্বান্ধবা। পুত্ৰহীন° গৃহ° শূন্য° দৰ্জশূন্যা দ্রিদুতা॥ ৪৫॥

45. Existence without learning; a country without a friend; a house without children, is a blank; but poverty is an universal blank.

অদাতা বংশদোষেণ কর্মদোষাদ্ধিদুতা। 
উন্মাদো মাতৃদোষেণ পিতৃদোষেণ মূর্যতা॥ ৪৬॥

46. Parsimony comes from some fault in one's ancestry; poverty is the fault of circumstances; madness comes through the mother, and ignorance through the father.

গুরুরগ্নির্দ্বিজাতীনাৎ বর্ণানাৎ ব্রাক্সণো গুরুঃ। পতিরেকো গুরুঃ স্ত্রীণাৎ সর্ব্বভাগানতো গুরুঃ॥ ৪৭॥

47. Fire is the spiritual guide of the twice-born; the brahmun is the guide of the other orders; the husband is the spiritual director of the wife; but a guest is to be regarded by all as equal to a spiritual guide.

অতিদর্পে হতা লঙ্কা অতি মানে চ কৌরবাঃ। অতিদানে বলিক্সিঃ সর্ক্রমত্যন্ত্রগর্হিত । ৪৮॥

48. Extreme haughtiness caused the destruction of Lunka;\* pride that of the family of Kooroo; + and pro-

<sup>\*</sup> Ceylon.

<sup>†</sup> The name of a monarch who reigned at Hustina poora, or Delhee.

digality the ruin of Vulee;\* wherefore excess in any thing is to be abhorred.

বুস্ত্রহানস্কুলস্কারো ঘৃতহানগু ভোজন । স্তুনহানা চ যা নারা বিদ্যাহানগু জাবন । । । ।

49. Ornament without dress, food without butter (ghee), and a woman without a good bust, and a man without learning, should be avoided.

ভোজ্য° ভোজনশক্তিশ্চ রতিশক্তির্ব্রোঃ স্ত্রিয়ঃ। বিভবো দানশক্তিশ্চ নাল্লস্য তপসঃ ফলণ ॥ ৫০॥

50. Eatables, and appetite, a handsome maid, the power of sensual gratification, liberality and wealth, are not to be obtained without great religious merit.

পুল্রপ্রয়োজনা দারাঃ পুলুঃ পিগুপ্রয়োজনঃ। হিতপ্রয়োজনৎ মিত্রৎ ধনৎ সর্বপ্রয়োজনৎ ॥ ৫১॥

51. Wives are desired for offspring; sons for the oblation of cakes; friends for benefits, and wealth for every thing.

দুর্লভ পরাকৃত পরাক্য পদুর্লভঃ ক্লেমকৃৎ সুতঃ।
দুর্লভা সদৃশী ভার্য্যা দুর্লভঃ স্বজনঃ প্রিয়ঃ॥ ৫২॥

52. Elaborate speeches; a learned son of congenial disposition; and an affectionate friend, are not easily to be found.

শৈলে শৈলে ন মাণিক্যৎ মৌক্তিকৎ ন গজে গজে। সাধবো নহি সর্ব্যক্ত চন্দনন্ন বনে বনে॥ ৫৩॥

53. Rubies are not to be found in every rock, nor

<sup>\*</sup> The name of a certain Raja, whose kingdom was on the banks of the Narmada river.

pearls in the skull of every elephant,\* nor an upright person every where, nor sandal-wood in every desert.

অশোচ্যোনির্ধনঃ প্রাজ্ঞোংশোচ্যঃ পণ্ডিতবান্ধবঃ। অশোচ্যা বিধবা নারী পুত্রপৌত্রপ্রতিষ্ঠিতা॥ ৫৪॥

54. A prudent man although destitute of fortune, a learned friend, and an aged widow blessed with children, have nothing to regret.

অবিদ্যঃ পুরুষঃ শোচ্যঃ শোচ্যৎ বৈগুন্মপ্রজৎ । নিরাহারাঃ প্রজাঃ শোচ্যাঃ শোচ্যৎ রাজ্যমরাজকৎ ॥ ৫৫॥

55. A man void of knowledge, sexual intercourse without begetting offspring, starving subjects, and a kingdom in a state of anarchy, are distressing.

কুলীনৈঃ সহ সম্লুর্কণ পণ্ডিতৈঃ সহ মিত্রতাণ। জ্ঞাতিভিশ্চ সমণ মেলণ কুর্ব্বাণো ন বিনশ্যতি॥ ৫৬॥

56. Relationship with noble men, friendship with the wise, and reconciliation with kinsmen, will never cause a man's destruction.

কষ্টা বৃত্তিঃ পরাধীনা কষ্টো বাদো নিরাশ্রয়ঃ। নির্পনো ব্যবসায়শ্চ সর্ক্রক্টা দরিদুতা॥ ৫৭॥

57. A dependant life, an unsheltered lodging, and profitless traffic, are greatly irksome; but poverty exceeds them all.

তস্করদ্য কুতো ধর্মো দুর্জনদ্য কুতঃ ক্ষমা। বেশ্যানাঞ্চ কুতঃ মেহঃ কুতঃ দত্যঞ্চ কামিনা॰ ॥ ৫৮॥

58. A robber is a stranger to piety; a vicious person to lenity, a prostitute to affection; and a profligate to rectitude.

<sup>\*</sup> A pearl fabled to be produced in the head of an elephant.

প্রেষিতস্য কুতো মানঃ কোপনস্য কুতঃ সুখণ্। দ্রীণাণ্ সতাত্ত্বগু কুতঃ কুতঃ প্রীতিঃ খলস্য চ॥ ৫৯॥

59. One under another's authority has no honour; one that is passionate, no happiness; females, no chastity; and the cruel, no friendship.

দুর্ব্রলস্য বল°৲ রাজা বালানা°৲ রোদন°৲বল°৲। বল°৲ মূর্থস্য মৌনিস্তৃ°৲ চৌরাণামনৃত্ত°৲ বল°৲॥ ৬০॥

60. A king is the strength of the weak; crying, that of children; taciturnity, that of the ignorant; and falsehood, that of thieves.

যো ধ্রুবাণি পরিত্যজ্য অধ্রুবণ্ৎ পরিদেবতে। ধ্রুবাণি তদ্য নশ্যস্তি অধ্রুবণ্ৎ নফ্টমেব চ॥ ৬১॥

61. He who leaves a certainty for an uncertainty, undoes the former, and renders the latter useless.

শ্বস্কুণ্মাণ্মদণ স্ত্রিয়ো বৃদ্ধা বালার্কস্তর্জণণ্ম দধি। প্রভাতে মৈথুনণ্ম নিদ্রা দদ্যঃ প্রাণহরাণি ষট্॥ ৬২॥

62. Stale flesh, connection with an old woman, the beams of the rising sun, fresh curds, carnal enjoyment, and sleeping in the morning, are the six things that prove fatal to life.

সদ্যোমাৎ সং নবান্নগু বালা স্ত্রী ক্ষীরভোজনং । ঘৃতমুষ্টোদকঞ্চৈব সদ্যঃ প্রাণকরাণি ষট্॥ ৬৩॥

63. Fresh meat, new rice, a young woman, milk, fresh butter, and hot water, are the six things which promote health.

নি° হাদেক° বকাদেক° ষট্ শুনক্সীণি গর্দ্ধভাৎ। বায়নাৎ পঞ্চ শিক্ষেচ্চ চন্ত্রারি কুক্কুটাদ্পি॥ ৬৪॥

64. Man should learn one virtue from the lion;

another from the heron; six virtues from the dog; three from the ass, five from the crow, and four from the cock.

প্রভূতমল্পকার্যায়া যো নরঃ কর্তুমিচ্ছতি। সর্বারয়েন তৎকুর্যাৎ সিপহাদেকণ প্রকীর্ত্তিত ॥ ৬৫॥

65. He who is required to execute either an easy or an arduous task, must use such efforts to do so, as shall equal those of a lion.

সর্ব্বেন্ড্রিয়াণি সংযায় বক্তবং পতিতো জনঃ। কালদেশোপপন্নানি সর্ব্বকার্য্যাণি সাধয়েৎ॥৬৬॥

66. A learned man ought to restrain his passions like a heron, considering the fitness of the time and place for executing every action.

বহুশৌ স্বল্পসম্ভাইঃ সুনিদুঃ শীঘুচেতনঃ। প্রভুক্তক্ষ শ্রশ্চ জ্ঞাতব্যাঃ ষট্ স্তনো গুণাঃ॥ ৬৭॥

67. Greediness, contentment with little, sound sleep, vigilant watching, gratitude and fortitude are virtues inherent in the dog, and are to be learnt from it.

অবিশ্রামণ বহেন্ডারণ শীতোফঞ্চ ন বিন্দৃতি। সসস্তোষস্তথা নিত্যণ ত্রীণি শিক্ষেত গর্দ্ধভাৎ॥ ৬৮॥

68. Unweariness in carrying burdens, indifference to cold and heat, and constant happiness are the three faculties belonging to the ass, and are to be imitated by men.

গূঢ়মৈথুনধর্মাঞ কালে কালে চ সংগ্রহং। অপ্রমাদমনালস্যং চতুঃ শিক্ষেত বায়সাথ॥ ৬১॥

69. Secret enjoyment, intrepidity, assiduity, providence for the future, and agility, are the virtues remarkable in the crow, and should be learnt by men.

যুদ্ধঞ্চ প্রাতরুত্থান ৎ ভোজন ৎ সহ বন্ধুভিঃ। স্থিয়মাপদ্ধতাৎ রক্ষেচ্চতুঃ শিক্ষেত কুক্কুটাৎ॥ ৭০॥

70. The art of fighting, rising betimes, partaking meals with one's brethren, and protecting women in adversity, are the four virtues of the cock, which ought to be copied from it.

কোংতিভারঃ সমর্থানা পকিপ্দূরণ ব্যবসায়িনা প। কো বিদেশঃ সবিদ্যানাপ কঃ পরঃপ্রিয়বাদিনাপ॥ ৭১॥

71. A powerful man regards no burden; a tradesman no distance; to a learned man no country is foreign, and a fine speaker finds no enemy.

আপদাণ কথিতঃ পন্থা ইন্দ্রিয়াণামসণ্যমঃ। তজ্জ্যঃ সম্প্রদাণ মার্গো যেনেষ্টণ তেন গম্যতাণ ॥ ৭২॥

72. Ungoverned passion is the path to misery, the suppression of it is the road to happiness; a man may therefore follow either at his own option.

নচ বিদ্যাদমো বন্ধুর্নচ ব্যাধিদমো রিপুঃ। নচাপত্যদমঃ স্নেহো নচ দৈবাৎ পর্°্বলং॥ ৭৩॥

73. There is no friend like learning, no enemy like sickness, and no affection like that of the divinity.

সমুদ্রাবরণা ভূমিঃ প্রাকারাবরণৎ গৃহৎ । নরেন্দ্রাবরণা দেশাশ্চরিতাবরণাঃ স্ত্রিয়ঃ॥ ৭৪॥

74. The sea defends the earth; a wall, the roof; a king, the nation; and modesty, a woman.

ঘৃতকুষ্ত্রসমা নারী তপ্তাঙ্গারসমঃ পুমান্। তস্মাদ্ঘৃতঞ্চ বহ্নিঞ্জ নৈকত্র স্থাপয়েদ্বুধঃ॥ ৭৫॥

75. A woman is like a vessel filled with clarified

butter, a man like burning coal; wherefore a wise man should not leave these two together.

আহারো দ্বিগুণঃ স্ত্রীণাৎ বুদ্ধিস্তাসাৎ চতুর্গুণা। •ুরড্গুণো ব্যবসায়শ্চ কামশ্চাইটগুণঃ স্মৃতঃ॥ ৭৬॥

76. Women surpass men in a two-fold degree as it regards understanding, in a six-fold degree as to business, and in an eight-fold degree as to concupieence.

জীর্ণমন্ন্ পুশৎসীয়াৎ ভার্যাঞ্চ গতযৌবনাৎ। রণাৎ প্রত্যাগতৎ শ্রৎ শস্ঞ গৃহমাগতৎ॥ ৭৭॥

77. Food that can be digested, a woman whose youth has passed innocently, a hero returned from battle, and the corn brought home, are desirable.

অসম্ভট্টা দ্বিজা নটাঃ সম্ভট্টা ইব পার্থিবাঃ। সলজ্জা গণিকা নটা নির্লজ্ঞাশ্চ কুলস্ত্রিয়ঃ॥ ৭৮॥

78. Discontent in a brahmun, passiveness in a monarch, modesty in a harlot, and unchastity in noble women, are ruinous.

অব° শপতিতো রাজা মূর্যপুত্র\*চ পণ্ডিতঃ। অধনেন ধন° প্রাপ্য তৃণবন্মন্যতে জগৎ॥ ৭১॥

79. A plebeian raised to the crown, the learned son of an ignorant man, and a worthless person possessed of wealth, despise the world as though it was but grass.

বুক্সহাপি নরঃ পূজ্যো যদ্যাস্তি বিপুল পর ১ । শশিনস্তুল্যব ১ শোংপি নির্ধনঃ পরিভূয়তে ॥ ৮০॥

80. A man of wealth is respected even though he should destroy a brahmun's life; but one who is even of the noblest parentage, if destitute of money, is despised.

#### তে হাছে। শুলানিক উবাচ ।

# স্বর্গঃ কুত্রচ কুত্র দৈবত কুল॰৲ কুত্রাথ জন্মান্তর ৽ ॥ ১৮॥

18. The Atheist answered, "What folly is it to say that there are Heavens, Deities, and another state of existence?"

#### মীমা° সক উবাচ I

অংহো বেদ পুরাণমধ্য বিলদদমূনি কিং নিন্দ্দি॥১ ॥

0 13 130 7 CT " 105 C(r, n, 27) 3

19. Meemámsaka replied, "Alas! on what ground can the ordinances in the Vedas and Puránas be considered absurd!"

#### নাস্তিক উবাচ।

প্রামাণ্য কিমু যান্তি বঞ্চক্তা বেদাঃ পুরাণাদয়ো যে চাতীন্দ্রিয় সর্কবন্তু কথয়া বঞ্জি সর্কণ্ড জগৎ।।২০॥

20. The Atheist added in defence, "The writings in the books termed sacred, are the dictates of treacherous men, and are therefore not genuine; and the language contained in them is used to deceive the world."

### মীমাৎশক উবাচ।

कथमरहा विरेनव कर्म मूथमूः थामि (ভाগीপুরুষঃ ॥ १১ ॥

21. Meemámsaka replied, "Without holy actions no soul can expect ease, or avoid affliction."

#### নাস্তিক উবাচ।

অহো কুত্র কর্ম কেন দৃষ্ট পকা। কেন বোপার্জিত পজনা স্তরে কৃতমিতি চেৎ তদেব নাস্তি প্রমাণাভাবাৎ। সুখ দঃখা দিক পুনঃ প্রবাহ ধর্মতয়া শরীরিণা মনিয়ত পাবস্তুতো জ গদেতদসদিতি সর্ব্ধ মিদ পভূমএব।। ২২।।

22. The Atheist maintained his argument in these words, "Alas! who has seen what are called actions? Who has laid up a store of them? for no one has obtained birth in this world in consequence of actions performed in a prior life. Our happiness, and misery roll in regular succession, just as do the billows of the sea, and this temporary world is itself a miraculous production."

#### মীমাণ্\দকপরাভবঃ।

ইত্যাকর্ণ্য চকিতে তৃঞ্চীষ্ঠতে মীমা</r>
সকল বেদান্ত্রী।। ২৩॥

23. The expostulation of Meemámsaka continuing to make an evident impression and to cause great agitation, as well as silence in the assembly, Vedántee thus proceeded:—

#### বেদান্ত্যবাচ ।

অহে। জগদেতমূবৈবেতি সত্যমুক্তণ প্রীমন্ডিঃ কিন্তু একণ বুন্দসত্য ভূত মান্তে যিমিন্নেতিমিথ্যাভূতমিপ সত্যতয়। প্রতি ভাতি।। ২৪।। 24. "It is obvious that although this globe is of a temporary nature, yet it must have sprung from an all-wise Creator, and that its production manifests great wisdom."

#### নাস্ত্রিক উবাচ।

সাধু সাধু কিঞ্জিন্মনত প্রবিফৌসি। পরন্ত কীদৃক্ তদ্বুক্ষ ভবতা । ২৫॥

25. The Atheist replied, "May you enjoy praise for your judgment and sound reasoning! but give us some exemplification of the Divine nature."

# বেদান্ত্যবাচ ৷

26. The Vedántee proceeded, "I am the follower of Him who is independent of actions, formless, without the property of matter, a most excellent Spirit, ever happy in himself, and out of the reach of our conception and perception."

# নাস্তিক উবাচ ।

জগমৃবৈবেতি ভবম্বতঞ্চেৎ কিৎ কথাতে বৃক্ষ নিরর্থকৎ তৎ। আকারশ্নোন গতক্রিয়েণ কর্ত্তব্য মেতেন কিমস্তি লো কে॥ ২৭॥

27. The Atheist continued, "If the universe be said to be an imaginary thing, why do you vainly support

your ideas of its existence? and why do you so absurdly maintain the belief of a Creator, who as you say is incorporeal, and immaterial?"

#### বেদান্তিপরাভবঃ।

ইত্যাকর্ণ্য চকিতে ভূঞ্চী° ভূতে বেদান্তিনি॥ ২৮॥

28. Vedántee, on hearing this was somewhat abashed, and remained silent; at which the courtiers in the royal assembly smiled, and turned their eyes towards Nyáika.

ममिज॰ मर्क्स रेनसांशिक प्रथप्तरानाकसंखिमा।।

#### তার্ক্তিঃ দাটোপণ।

কথ মহো কি॰ ক্রুতে ভবান্ স্বমত মপরিষ্কুর্বন্নেব। পশ্য অভালয়ন্নেব নিজোক্তিদোষানন্যোক্তিমুক্তা। তরলীকরোষি। অদুন্দরাক্ষোয় মিতি ক্রুবাণঃ কাণোহি হাস্যাস্ত্রদতা মুপৈ তি॥২৯॥

29. The Theologist or Tárkika then began his discourse with a boast, "How strange is it, that without amending your own conduct, you detect the defects of others, and act the part of a monocular person, who is ridiculed, when he uses opprobrious language towards such as have the use of both eyes."

#### নাস্তিকঃ স্থগতং ।

আঃ যুক্তিধারাবর্ষিণামন্মাক পুরতঃ প্রচণ্ড সমীরণইবায়
মুপস্থিতঃ ইতি চিন্তুয়ন্নপ্যাহ। আকর্ণয় তাবন্মতমন্মাক ।
ন স্বর্গো নৈবজন্মান্যদ্পি ন নরকো নাপ্যধর্মো নধর্মঃ

কর্ত্তা নৈবাদ্য কণ্টিৎ প্রভবতি জগতো নৈবভর্তা নহর্ত্তা। প্রত্যক্ষান্যর মান ন নকল ফলভুন্দোহভিরো ২স্তিকণ্টি
মিথ্যাভূতে দমস্তে পানুভবতি জনঃ দর্মেত দিমোহাৎ॥ ৩০॥

30. The Atheist now being somewhat elated, began to exclaim, "We are like clouds charged with rain as it regards deliberating on conclusive reasonings; but ah! this man has come among us like a violent gust of wind." Pondering thus, he continued as follows, "Listen to a thorough disclosure of facts, viz. that there is neither heavens, nor second birth, nor perdition, nor any such thing as conscience, nor righteousness, nor Creator, nor Protector, nor Destroyer; to things that are invisible no credence ought be given; besides which, no one can enjoy pain or pleasure except in the body; and if you persevere in your unfair arguments, all that can be said, is, that the people of the earth believe such things as proceed from mere fancy."

#### नाष्ट्रिकश्रूनःकथन१५। १००० १० । १०००

المراجع المراج

কিঞ্চ অহিৎ সা পরমোধমাঃপাপমার্ম প্রপীত্ন । অপরা ধীনতা মুক্তিঃ সর্গোংভিল্যিতাশন । স্থানারপরদারেষু য থেচ্ছু । বিহরে থ্রদানী গুরুশিষ্য প্রণালীঞ্চ তাজে স্থাহিত মাচরন্॥ ৩১॥

31. The Atheist proceeded, "Free-will is a mark of the best conscience, self-torture is an atrocious crime. Freedom is sure independence, and living upon dainty victuals is the only enjoyment of eternal tranquillity. Legal as well as illegal gratification of

the sensual passions ought to be free from ceremonious restriction. There is no need of any distinction as to Priests or Disciples; and if you are desirous of being happy you will do well to adhere to all this."

# তার্কিকঃ দোপহাদ্ ।

সাধু রে সাধু যদি প্রত্যক্ষানন্ন্যমান ও তর্হি ভবাদৃশে দূর বি দেশ মাগতে চরস্ক বৈধব্য বিধান মঙ্গনাঃ। অদর্শনেনৈর যতঃ শরীরিণো বিদেশযানস্য মৃতেশ্চ তুল্যতা॥ ৩২॥

32. The Theologist now replied sarcastically, "If any matter is not to be relied upon without ocular demonstration, well may a woman, whose husband is far away from her, be considered a widow, for absence from sight is in such a case like death."

#### নাস্তিক উবাচ।

অহে। মৃতদ্য নপুনর্দর্শন মিতি নিশ্চয়ঃ শরীরাদিনা শদ্যস্থয় মেব দাক্ষাৎকৃতত্ত্বাৎ । বিদেশৎ গতদ্যত্ত পুনর্দর্শনদম্ভাবনা স্তাতি নদাম্যৎ । ৩৩ ॥

33. The Atheist replied in return, "Is it not wonderful to compare nonentity to a want of presence? for when one is alive, there is a hope of seeing him; but not when he is defunct."

# তার্কিক উবাচ। কথমুৎকটকোটিক সম্ভাবনয়া নার্ত্তির্ভবতি॥ ৩৪

34. The Theologist enquired, "Why may not absence from sight be supposed absence from the body, as the cause of lamentation?"

" - read the second of the sec

#### নাম্বিক উবাচ।

# পত্রাদিদ্বারাংধিগতবার্ত্তানাৎ কথ মার্ক্তিঃ ॥ ৩৫॥

35. The Atheist replied, "Because living in a foreign country proves a person's existence, and gives one hopes of hearing from him; there is therefore no need of any lamentation."

second on the could be a few and the second of the second

#### তার্কিক উবাচ।

স্বাগত মেব তহি অনুমান মপি প্রমাণ থত্তদীয় লিপ্যাদি জীবত স্তুস্যাবধারণেন নার্ভির্তবতি। এবং শব্দস্যাপ্য প্রামাণ্যে আপ্তবাক্যাদৌ বিশ্বাসাভাবা নিথিলপ্রবৃত্তি নিরোধঃ স্যাৎ। স্যাচ্চ ভবাদৃশাৎ মূক্তৈব শ্রেয়নীতি শব্দোপি প্রমাণত্ত্বন স্বীকার্য্যএব জ্রীমন্ডিঃ।। ৩৬।।

36. The Theologist then said, "If the existence of a person be believed merely through the channel of letters, why may not the writings of the Prophets be firmly believed? Let then this Atheist be silenced by such reasoning."

#### নামিকঃ সক্ষোভ॰ ।

ভবত্ত নামানুমান শব্দোপি প্রমাণ তথাপি কথ মীশ্ব বাদিসিদ্ধিঃ।। ৩৭ ।। 37. The Atheist with much confusion made this acknowledgement, "Though any thing may be relied on through the force of writing, yet the existence of the Divinity is not thoroughly proved by discussions."

#### তার্কিক উবাচ।

কার্য্যাদৈ রনুমীয়তে সভগবান কার্য্যঞ্জ সৃষ্ট্যাদিক । নাস্তেচেদয় মীশ্বরঃ কথ মহো সৃষ্ট্যাদিক । ৩৮॥

38. The Theologist answered, "Divine power is manifested in his supernatural works; and if a Creator is disowned, who could have been the projector of this grand universe?"

#### নাম্বিক উবাচ।

কা দৃষ্টৌ পরিদেবনা যদি পুনঃ পিত্রোরপত্যোদ্ভবঃ কুম্বা দ্যাঃ প্রভবন্তি দন্তত মমীতত্তৎ কুলালাদিতঃ ॥ ৩১॥

39. The Atheist remarked, "Our parents are the sole cause of our birth, even as potters with their materials and instruments are of pots."

#### তাৰ্কিক উবাচ।

সত্য সত্য কর্ত্তারো পিতরো সুত্স্য কল্সাদীনাৎ কুলালাদ্য কর্ত্তারো হি যথা তথান্তি কত্মঃ কর্ত্তা বনে শাথিনা ।। ৪০।।

40. The Theologist now added, "It is true our parents are the sole cause of our birth, as potters are of

vessels; but may it be asked, who planted trees in the forest, and what is the cause of their production?"

### নাস্তিক উবাচ।

and the transmit the or the first of the second of the second

জাযন্তে স্বতএর তে থলু যথা স্থেদোন্ডবাঃ প্রাণিনঃ ॥ ৪১॥

Profesion serial to dealer med anne

41. The Atheist interrogated in return, "Who was the cause of life, in such insects as come into existence through perspiration?"

# ভার্কিক উবাচ।

স্যাদিখণ যদি তদ্বিত্ব পিতরৌ পুলঃ স্থতো জায় তা॰ ॥ ৪২ ॥

42. The Theologist put this question, "If plants grow by nature, why is not offspring produced from them?"

and the final engine" for engineer things around give

A TRANSPORT OF THE PROPERTY OF

#### ্নাত হ আন্তর্ভার করে। তাল চুলি ছে লি আইছা একটা বিভাগ করে। তাল করিছা উবাচাল করে।

কেষাঞ্চিদেহিনা ময় । স্বভাবো যথ দ্রীপুরুষ দংশার্গা দেবোৎপত্তিঃ যথা মানুষপশুপক্ষিণা । কেষাঞ্চিৎপুন বিনৈব শুক্রশোণিতসমাত । শ্বেদাদিনা যথা মশকাদীনা । কেষাঞ্চিৎ পুনর্বীজ জল ভূমি বিশেষ দংশ্যাদিনা যথা এলা তরু শদ্যাদীনা । তথাহি কাননবাদিনা মপি তেষা । যথা দৃছয়া পততামিহ বারিদ্বারি ক্ষিতি দংশার্গা দ্বাধৈবোৎপত্তি বিতি স্বভাবএৰ বিলক্ষণানেক কার্য্যোৎপত্তৌ কার গণা। ৪৩॥

43. The Atheist replied, "There are a number of animate creatures, who through conjugal union with the opposite sex beget issue, such as musquetoes, which are produced by perspiration; and there are some creeping plants that are reared in water through human culture, as well as trees which grow spontaneously in woods without any such aid produced by nature, a source from which all things originate."

## তাৰ্কিক উবাচ।

সত্য প্রভাব এবায় । পরস্তু। সমালিকঃ কেলিমহী মহী কুহা । প্রদেচনার্থ প্র ঘটকো যথা স্থুনঃ। তথা স্থিকো বন্যকৃতে পয়োমুচা মচেতনানা । ঘটকঃ সচেতনঃ॥ কিঞ্চ। অসৌ স্থভাবঃ স্বস্থুরপঃ কশ্চিদপরো বা। নাদ্যঃ। স্থাস্যের স্থ প্রতিকারণ স্থ প্রসঙ্গাৎ। নাপি দ্বিতীয়ঃ ভবন্মতে দেহ ভিন্নাভাবাৎ। যদি দেহ ভিন্নোপি কশ্চিদিলক্ষণ সকল কার্য্যকারী স্থী ক্রিয় তেতর্হি সত্রবাস্থাক মাশ্বরঃ। অতএব ন দ্বিতীয়ঃ পক্ষঃ॥ ৪৪॥

44. The Theologist proceeded thus, "It is true every thing springs from nature, yet flowery shrubs are watered by gardeners, and plants in the forest by showers of rain. But is nature a living source or is there any other besides? As to nature, it has no power to originate a mortal soul; but as to the source generally known by the name of God, he is without shape and governs all; if then his existence be admitted, all will be right, for he alone is worthy of adoration."

#### নাষ্ট্রিক উবাচ।

ইয়ানেবাবয়ো মতভেদঃ যদ্ভবানীশ্বরমেকণ নিত্যণ দেহ

ব্যতিরিক্তণ বিলক্ষণাখিলকার্য্যকারিণণ বুবীতি। অহণ পুন বিলক্ষণ সকল কার্য্যকর্তৃন্ নিত্যান্ দেহ ব্যতিরিক্তানন স্তানন্দ্রামীতি॥ ৪৫॥

45. The Atheist continued, "Our sentiments are in opposition to one another, for whilst you maintain the belief of an eternal Being, who is the sole cause of the protection of this universal globe, I conceive no such thing; but suppose our ownselves to be the authors of our happiness or sorrow in the world."

## তার্কিকঃ সহাসণ ।

ধন্যা ভবন্তো যদনন্ত কর্তৃননন্ত কার্য্য প্রতি কীর্ত্তয়ন্তি। বয় প বদামঃ থলু দর্জকার্য্যকর্ত্তার মেক পরমেশ মেব ইত্যনয়ো র্মতয়োঃ শ্রেয়ঃ পর্য্যালোচন প স্থলোচনৈ র্ভবদ্ভিরেব করণীয় প ॥ ৪৬॥

46. The Theologist hearing this laughed heartily, and ridiculed the Atheist in the following words:—

"Praise-worthy indeed are you, for attributing the actions of the world to an invisible hand, I must certainly give way when I acknowledge the existence of a Divine Being as the Creator of all things, and it is for you to judge whose postulates are superior."

## নাস্তিকঃ সঙ্কৃচিতমুখঃ।

ভবন্থ লাঘবা দেকএব কর্ত্তা। প্রম্মন্য নিত্যতায়াৎ কিৎ মানং ।। ৪৭॥ 47. The Atheist being now irritated admitted the being of an Almighty Ruler; but denied the belief of eternity.

#### তার্কিক উবাচ।

যদ্যদা বনিতাঃ কস্তুদ্য উৎপাদকো নাশকো বা অস্তিচেৎ কশ্চিত্তা দৃশোপ্যেকস্তুদ্যা প্যনিতাত্ত্বে অনবস্থা প্রদঙ্গঃ। নিতা ত্ত্বেচ সূত্রবা স্মাকমীশ্বরঃ॥ ৪৮॥

48. The Theologist here remarked, "That if there be no perpetuity in the Divinity, who could be the Creator and Destroyer of the universe? and if such an one has been allowed to be so, why is not eternity admitted as one of his attributes?"

## তার্কিকপুনঃকথন ।

ইত্যাকর্ণ্য তৃষ্ণীয়ূতে নাস্তিকে পুনরাহ তার্কিকঃ বিনাধর্মা ধর্মৌ রচযতি কথয়া সভগবানিহানন্দক্লেশৈরুপচিত মহো জীব মথিল । জগৎসুফুঃ দৃষ্টিণ কিমপি সমদৃষ্ট্যা রচয়তো নরাগো নদ্বেষঃ কুচিদপি জনে তৃস্য জয়তি। এবণ যদি য়র্গ ন রকাদিকণ নাস্তিত্বা ভবানপি কথণ চৈত্যবন্দনাদৌ প্রবৃত্তো হিণ্সাতো বিভেতি। নহি বিনাভয়াভিলাষৌ প্রবৃত্তিনি বৃত্তী॥ ৪৯॥

49. The Atheist remained silent, and the Theologist persevered in his judicious reasonings thus, "The world has not surely been created free of vice and virtue by an all-wise Ruler, for we rational beings are subject both to pain and pleasure; but as God is neither wrathful nor malicious towards any of his creatures, he views all with the same beneficent eye and

if you say there is no heaven, nor perdition, why then do you revere the Vata\* tree, &c. and fear to bear animosity against any one? where there is avarice, there is fear; and where there is hope, there is despair."

## তার্কিকপুনঃকথন॰ ।

তৎ ফলমপি নৈহিক প্রন্ন ভূয়ত্বা । তন্মাৎ পারলৌ কিক মেব স্থানরকাদি রপ । ফলজনকা বপি ধর্মাধর্মৌ নেহ জন্মন্যেব কৃতৌ জন্মতএব ফলোদয়াৎ। তন্মাদস্তোব জন্মান্তর প্রাধর্মী পর্মাধর্মী প্রক্রি প্রাণাদয় উতিপাদয়ন্তীশ্বর কৃতশ্রুতিঃ তদনুযায়ি মুনিপ্রণীত স্মৃতি পুরাণাদয় ইতি। বেদবিহিতৈহিক ফলক কারীত্যভিচারাদি কর্মাভি জায়মান বৃষ্টিশ তুচ্ছেদা দিরপফলৈঃ পারলৌকিক কর্মাণঃ সাফল্য মনুমীয়তে॥ ৫০॥

50. The Theologist again urged, "Good or bad actions are not adjudged in this life; but there is another to come where this will inevitably be the case, and this is conformable to the sacred writings, which are entitled Veda, Purána, and Smriti, said to have been drawn up by the command of the Deities, and which are promulgated by the prophets. Good or bad actions are however known by the performance of holy sacrifices, which tend to subdue even our enemies, and to cause the clouds to burst in blessings upon us."

## তার্কিকপুনঃকথন॰১।

এবং এতদভিহিত গুহণ গুহোদয়াদি দর্শনাৎ তত্তদর্শিতা খিল বস্তুনঃ প্রামাণ্যৎ দিদ্ধাতি॥ ৫১॥

Shire francisco \* Ficus Indicus.

51. The Theologist further said, "By the knowledge of astronomy men predict eclipses either of the sun or moon."

#### নাম্রিকপরাভবঃ।

বৌদ্ধেপুনঃ শুদ্ধিবিহীন বুদ্ধৌ বা বিক্সিতে বিষ্যৃত বুদ্ধশাস্ত্রে সোলাসহাসের সভাশ্রিতের ভূষঃ সবিদ্ধান্ বিজয়ী জগাদ ॥ সি দ্ধোংয়৽ পরমেশ্বরঃ প্রভূতয়া সগস্থিতিঞ্বংস কুলিতোা নি ত্যমতির্গতিস্তুনুভূতাং কুর্যাজ্ঞগন্মস্থলং । জেতারো বয়মদা নাস্তিককুলপ্রঞ্বংসনা দ্বেষিণো জানীমঃ সহসাপরানপিপরা ভূতাং স্তদীয়েচ্ছয়া॥ ৫২॥

52. The Atheist was now completely confuted, and censured by the courtiers for his incapacity to argue as well as for his ignorance of mythology. The Theologist began in the mean time to triumph over his opponent, and it was universally admitted, that supernatural power belonged to Him, who is the sole Lord of men, and the great Governor as well as the final Destroyer of heaven and earth, under whose parental protection his creatures enjoy tranquillity of mind, and through whose divine aid, atheism and its supporters may at any time be confounded and destroyed.

#### বৈষ্ণব উবাচ I

অথ প্রভুনাদিউঃ স্বমত মাহ বৈশুবঃ। নারায়ণারাধন মন্ত রেণ যোমুক্তি মাকাঙ্কৃতি জীবলোকঃ। পোতাধিরোহেণ বি নৈব সোপি পয়োনিধেঃ পারমপি প্রয়ান্ত॥ ৫৩॥

53. Vyshnava, in obedience to his spiritual guide,

now declared his opinion, "He who wishes to obtain salvation without offering adoration and sacrifice to Náráyana (the Almighty Ruler of the universe) is as one who attempts to cross the ocean in a light and shallow skiff."

#### শৈব উবাচ।

নেতাদিভি শ্চেশক্পোপপন্নৈ রনৈ্যরুপারে রপি নি বিকল্প । পোতাধিরোহেণ বিনৈব কে পি রামাদিবৎ নাগর মুত্তরন্তি ॥ ৫৪॥

54. Shyva here said, "Mortals either by the mercy of God or by erecting a bridge, cross over a gulph, as is exemplified in the History of Ráma, who was the majestic ruler of Ayodhyá."

#### ক্লামোপাসকঃ।

ত অত্যন্তরে রামোপাসকঃ। রামেতি যন্নাম জনাঃ স্মরন্তঃ দপ্দার বারাপনিধি মুত্তরন্তি। দ কদ্য বেশদ্য কূপানুবিস্টো ববদ্ধ দেত্ত জগদেকনাথঃ। মহানুরারে রপরো নকশ্চিত্তদ্যাপি রপাণি বহুনি দন্তি। রপেষু তেষুপ্যপ্রন্দীলান্ন রামচন্দ্রা দ্পরোগরীয়ান্।। ৫৫॥

55. The follower of Ráma spoke, "He who attempts to pronounce even the name of Ráma, is translated from this unsettled Ocean: Ráma is universally known as the self-created Deity, and the preserver of the world; and what cause can he have to seek the aid of any other being? since it is he alone who goes by the name of Krishna, and appears in such a variety of shapes."

### কৃষ্ণোপাসকঃ।

অতান্তরে কৃষ্ণোপাসকঃ। রাধাদি গোপীজন দৃক্ চকোর নিপীয়মানানন পূর্ণচন্দ্রাৎ। বংশী নিনাদাজ্জিত জীবতৃষ্ণাৎ কৃষ্ণাৎপরঃকঃপুরুষঃ পুরাণঃ॥ ৫৬॥

56. The worshipper of Krishna now remarked, "Rádhá and other females, (the consorts of Krishna) whose eyes are cheering as those of the bird Chakora, were anxiously desirous to satiate themselves with the nectar that issued from the loving countenance of Krishna, which shines like the sparkling moon, and the harmonious sound of whose musical flageolet, or Vamsee, exhilarates the heart of every living creature."

#### রাধোপাসকঃ।

অত্রান্তরে রাধোপাদকঃ। কিমহো জ্রীরাধামপি গোপী গ ণেযুজানাদি। আকর্ণয় কলিন্দকন্যাপুলিনে বনেবা গৃছে ২ ন্যতোবা নিবদন্ কদাপি। যৎ পাদপদ্মার্চন মন্তরেণ ননন্দ নো নন্দকিশোর এষঃ॥ ৫৭॥

57. The Disciple of Rádhá proceeded thus, "Do not compare Rádhá to other female Goddesses, for her true lover is Nanda-kishora, who whether residing on the banks of the Kálindee or Yamuná, or in his palace, hesitates not to fall at her feet, and to repeat those devout expressions without which he is never delighted."

#### পুনঃ কথন> 1

যামীশ্বরীত্বে পরিকল্প্য যত্না দাত্মান মাবেশ্যচ দাসভাবে।

প্রদাদ মাদাদ্য কটাক্ষভঙ্কী রঙ্গীচকারৈষ শিরঃপ্রণামৈঃ॥
তেনাপি গোপালক বালকেন ন্যবেশি যা পুণালতা ফলত্বে
ধন্যোদি কিন্তে কথ্যামি রাধাণ তামন্য দামান্যতয়া বুবী
ষি॥৫৮॥

58. The above speaker continued to the following effect, "Krishna is the devoted lover of Rádhá, he adores her as a Goddess with his heart and soul. He prostrates himself at her feet with the hope and expectation that she will cast an indulgent eye upon him, and favour his suit. If then Krishna, who although the offspring of a milkman, is yet a Heathen Deity, thus estimates her worth, and placing his all in so deserving a Goddess, be anxious for fruit from her lovely body as from a promising plant, how mistaken must any one be to suppose her a common or inferior woman?"

## কুষ্ণোপাসকঃ।

সত্য সত্য অমাতি রাবেশা দপ্রণিধানেন তথোক্ত । পশ্য। প্রাণেশ্বরী দৈবত দৈবতস্য এক্তি দেবস্ত রাধিকৈ ব। অন্যাপি রাধাসহিতো যদেষ বৃন্দাবনে নিত্য বিহারশা লী॥ ৫ ১॥

59. The adorer of Krishna assented to the remark, and added, "All that you have said is just and right, and I concur with you in opinion that it would indeed be wrong on my part to imagine otherwise, since Krishna the chief of the Deities, at this very time continues to enjoy real pleasure at Mathurá with his lovely consort to whom the allusion has been made."

### পুনঃ কথন ১ ।

অপিচ রাধাণ বিনা ধ্যায়তি যশ্চ কৃষ্ণণ কৃষ্ণণ বিনা ধ্যায় তি যশ্চ রাধাণ। ইমা বুভা বপ্যাপপন্নমোহৌ বৃথাজনী ভক্তি রুশানভিজ্ঞো। রাধাণ বিনা তিষ্ঠতি নৈব কৃষ্ণঃকৃষ্ণণ বিনা তিষ্ঠতি নৈব রাধা। সাধারণান্যোন্যরুগে নিমধৌ মধৌ মদী য়ে ছদি থেলতান্তো ॥ ৬০॥

60. The Disciple again said, "He who contemplates Krishna without any reference to his beloved Rádhá is like one that vainly calls upon her while regardless of him. Hence it is that either the one or the other is left in darkness. To offer devotion either to Rádhá or Krishna separately and distinctly is fruitless and vain, since the two are united in the strictest bonds of conjugal affection and love."

#### রামোপাদকঃ দিম্ভৎ ।

কিমহো শৃঙ্গার রসপ্রাধান্যেনৈর দর্ভতঃ কৃষ্ণা মহত্ত্ব প্রতিপাদয়সি ॥ ৬১ ॥

61. The pupil of Ráma smiled, and began thus to expostulate, "No account respecting Krishna's amours could ever tend to shew his superiority, or prove his character to be religious."

#### কুষ্ণোপাসকঃ।

রামচন্দ্র নাপ্ত বিশ্বর বিপ্রার বিপ্রার বিপ্র বিপ্র বিপ্র বিশেষঃ ॥ ৬২ ॥

62. The worshipper of Krishna here rejoined, "There are many licentious tales recorded in the sacred annals relative to Rámá, and his amorous conduct."

#### অত্রান্তরে বৈষ্ণৰ উৰাচ।

কিমিতি স্বমধ্যএব বৃধা কোলাহলঃ প্রারস্কো যুবাভ্যা । য এব রামোহি সএব কৃষ্ণো যএব কৃষ্ণোহি সএব রামঃ। অন্যো ন্যভিন্নৌ নহি রামকৃষ্ণৌ নারায়ণস্যাবতরৌ যদেতৌ ॥ ৬৩॥

63. Vyshnava directly afterwards reproved the two disputants thus, "Why do you argue so vainly on a subject which needs no controversy, for it is well known that Ráma and Krishna are the same being who became incarnate in the womb of Náráyana?"

## কুফোপাদকঃ দবিনয়° ।

প্রভো যদ্যপি নারাযণাবতারত্বেনৈর রামচন্দ্রস্য এক ফদের বাস্ট্র সাম্য মায়াতি তথাপি পূর্ণাবতারত্বেন এক ফদেরস্য প্রাধান্য মস্ত্যের পূর্ণাবতারত্বঞ্চ ক্রেয়মাণ মপি ক্রিয়াবিশেষৈ কর্নী য়তে। যথা আবির্ভূর গদাসি শঙ্ম ধনুরা বিভূচ্চত্তর্ভি ভূজে র্ক্রাদ্যৈ কপগীয়মানবিভবং পীতাম্বরো বালকং। কালিন্দী মতি বর্দ্ধমান সলিলা মূল্লম্ব্রা চাল্লোদবৎ গত্বা গোকুলরাজজা মথ মহামায়া মিতশ্চালয়ন্। কৃত্বা তত্রচ পূতনাদিকদনৎ যৎ প্রাণিভি দ্বির্কে বিশ্বিমিমিদৎ নিজোদরৎ গতং সন্দর্শ্য মাত্রে বপুং। গোপীভি বিজহার যং শিশুরপি প্রাণল্যু মুছেজ য়নন্তর্গর্বে মথর্ব্যথ সূর্পতে কৃদ্ব্য গোবর্দ্ধনৎ মাত্রে মথ্য ক্রান্ত জনয়তা হত্বাচ কৎ সাদিকৎ সন্দর্শ্যাথ কৃতান্ত মন্দিরগতাপত্যানি পিত্রে পুনং। সুপ্তা যেন নিশান্তরে মধু

পুরীমধ্যস্থিতা যাদবা নীতা দ্বারবতী পাতী জলনিধেরন্তঃ ক্লণানায়য় । কিঞ্চ ষোড়শ সহস্ত মজসু পাকার ক্লিভিছু জা মুপভোক্তু পাতী তাবতীঃ সমকরোরিজমূর্তী স্তত্র তর তবনে ভুবনেশঃ ॥ ৬৪॥

64. The follower of Krishna thus offered his protestation, "Krishna aud Ráma cannot be the same, for the former by his incarnation manifested great valour. particularly in the undertaking of many arduous exploits; he was well known by his having a mace, a dagger, a shell, and a bow in each hand, by his wearing a purple silk robe, and by his exhibiting the glories of Brahma; moreover the illusive Krishna having sprung from the race of a cow-herd, crossed over the Kalindee river, where he slew many vile cannibals which it was impossible for others to do; having been taught by his mother (whilst in her womb) such things as related to the universe, he was also addicted to sensual gratifications; he gained the field against his fellow companioons; caused Indra's boast of having upheld the mountain Govardhana to be set aside; he destroyed the Genius named Kamsa, and restored to his parents their deceased issue; he crossed the ocean and conveyed his household from Mathurá, by his magical power, during the hours of sleep, for they were ignorant how they had been transported; and he used to appear in different shapes, for the purpose of having sexual intercourse with his mistresses, who were 16,000 in number."

# পুনঃ কথন ০১ |

অথচ বিচিত্র দন্তানি দুলোচনানি জভন্ন লীলাজিতকার্মু

কাণি। সেরাণি সৌম্যানি সুদীপ্তিমন্তি সমন্ততঃ কানি চিদান নানি। সুবর্তুলৈঃ কোটর লীন শোণৈ রুগ্রৈ রনেকাক্ষিভি রঞ্চিতানি। করাল দ° ষ্ট্রাণি ভয়স্করাণি ভাস্বস্তি বক্ত্রাণি তথা পরাণি শ্যামানি পীতানি তথা সিতানি রক্তানি রক্তানি পি বস্তি ভূয়ঃ। কালানলজ্ঞাল মিবোদ্বমন্তি মুখান্যথো কানপি বিষফুরন্তি। আশ্চর্যারপণ নিজরপমীদৃক্ যো দর্শরামাসধনঞ্জ য়ায়। অপিচ যো দৈত্যবংশাবতরান্তরন্ত্রানিহত্য ভূমে রব তীর্ঘ্য ভারণ। কয়ণ বিধায় স্বকুলস্য লোকান্ স্বতেজসা ব্যা প্য দিবণ জগাম।রামাদ্যো ২ংশাবতরা হ্রেশ্চেন্ডবন্তি সর্ফে পি ভবন্ত নাম। পরন্ত তে হন্ত কথন্ত সাম্যণ ভজন্ত কৃষ্ণেন সম ন্ত তেন।। ৬৫॥

65. The above speaker further proceeded, "Krishna appeared to Arjuna in a miraculous shape, whilst he was attended by many fair damsels, whose smiling faces were enough to charm any man's heart, whose arched eye-brows excelled those of others, whose languishing and beautiful eyes were super-eminently piercing, and whose teeth were like pearls. Krishna having been embodied to bear the burdens of this transitory world on his shoulders, afterwards assumed his seat in Paradise; and as for Ráma and other Deities, they are a part of him, wherefore it is requisite for us to offer our mental adorations to him without hesitation."

## ইত্যুদীর্ঘ্য বিরতে কৃষ্ণোপাদকে রামোপাদকঃ।

ক্ষণাদদোরপ মরপশালী বিহায় বালী কৃতবিগুহোভূ । অ নন্যদাধ্যামবধার্য্য যত্নাদ্যাপ যাচয়ামাদ হঠানুনীত্রঃ নিহত্য রক্ষাপ দিচকার রক্ষাপ তামেব বালোপি মহাধ্বরস্য। ৬৬॥

66. The follower of Krishna discontinued speaking, the worshipper of Ráma having answered thus, "Listen to a miraculous account of Ráma; he had four arms, was clad in a superfine purple garment, had a garland round his neck, and an aspect as brilliant as the rays of a thousand suns; his mother Kowsalyá was much pleased with a shape so admirable and well arrayed. To him devotions were offered by the Deities, Shiva, Brahma, and others; he was transformed into the shape of a human being, was conveyed away by Vishwá-Mitra, for the purpose of being revered, and by him was preserved from the assaults of the horrible cannibals, who used to oppress him."

#### পুনঃ কথন ০১ |

শৈবং ত্রিলোকীবিনিবাসভাজাৎ বলাদসাধ্যোদ্ধরণৎ ধনুস্তৎ। যো হেলয়া প্রীরঘুবং শহংশা জগচ্চমৎকারকরং বভঞ্জ। দৈবীণ কলাৎ কামপি কামরপাৎ বসুদ্ধরাযোনি ম যোনিজাতাং। নিজাত্মজত্বে জনকেন নীতাং সীতাং বিনী তাংপরিণীতবান্যঃ। যো জামদগ্যাজ্জগদেক মান্যান্মহাবলাৎ ক্ষত্রিয় কালরাত্রেঃ। মদোদ্ধতা দুদ্ধততাপশাস্ত্যৈ তেজোনিজৎ বৈষ্ণব মাজহার। পিতুঃ প্রতিজ্ঞা পরিপালনায় রাজ্যৎ পরি তাজ্য জটান্ধানঃ। যো বল্কলেনাম্বরসমূতঃ সন্বনং গতোলক্ষণজানকীভ্যাৎ। লোকত্রোপদুবকারকাণি ঘোরাণি ঘোরায়ুধ দর্শনানি। নিহত্য রক্ষাৎ সি চকার রক্ষাৎ তিমিন বনে সম্বসতাৎ মুনীনাৎ॥ ৬৭॥

67. The believer in Ráma again proceeded, "There never was a man in the universe, who had power to wield the weighty bow of Shiva; but it was easily broken by Ráma, the potent Deity in the family of Raghu, a part only of whose body becomes changed into various shapes; his wife Seetá sprang not from Janaka the earth, for Janaka was merely her guardian: Ráma is known to have subdued the powerful Parusa Ráma, who destroyed the Kshetri race, and being once deprived of his kingdom, was banished to his rural asylum, at Dandacá-ranyá together with his consort Seetá and his younger brother Lukshna, according to a decree of his father; there he suffered so much, that he wore the bark of trees, and had his hair matted; but he performed some remarkable acts in the midst of his sufferings, viz, he killed the monstrous cannibals, and protected the Prophets."

## পুনঃ কথন ে।

অন্তর্হিতায়া প্র জনকাত্মজায়া প্র কার্যার্থ মর্থি তিদশেশ্বরা 
গা । মায়াময়ী কাচিদলীকরপা দীতা হৃতা তত্রচ রাবণেন।
লীলাবশাদ্দাশরথে রথাদ্য দাধারণদ্যের জনদ্য কোপি। ব্য
লোকি লোকৈঃ দকলৈ বলীযান্ প্রিয়াবিয়োগপ্রভবো বিকা
রঃ॥ ৬৮॥

68. The believer in Ráma urged furthermore, "The illusive and fictitious Seetá was apparent as heiress of Jániká; she had descended from heaven and was again moulded into her original shape. The Heathen Deities were solicitous to consecrate their ritual ceremonies to her, and she was carried off by Rávana, as related in

the account respecting Ráma. It was not hid from the knowledge of mankind, that when Ráma and his beloved consort Seetá parted, they wept bitterly."

#### পুনঃ কথন ১।

অত্রান্তরে দাসপদ° প্রপদ্য রুদ্রাবতারো মিলিতো হন্মান্। বনেচরাণা মথ বানরাণা° সমেলয়ামাস চম্মমাতাঃ। স প্রস্তবৈ র্ম্বর সাগরান্তঃ সেতু ববন্ধ প্রতিবন্ধহীনঃ। চম্স্ম্র্রেন বিবেশ রামো লঙ্কা মলস্কামিপি কামরপা°। কারা গৃহে যা সুরস্করীণা° মহেন্দ্র চন্দ্রাদি সুরেশ্বরাণা°। গম্যান্যা দানব মানবানা প্রীরাজ রাজানুজ রাজধানী।। ৬৯।।

69. The Speaker in defence of Ráma proceeded further to say, "Ráma became incarnate in the person of Vishna, and was accompanied by Hanoomána or the deified monkey, with a great number of other apes to Lunká, the capital inhabited by Rávana, who was the younger brother of Kubira. At that city there was a seraglio where the daughters of the Deities used to be confined, and access to it was debarred by a bridge, which was an impediment in the way; but Ráma surmounted the difficulty, and passing over the bridge reached his destination."

#### পুনঃ কথন ।

তত্ত্বেজ্ঞজিলক্ষণবাণলক্ষ্যে। ভূত্বা সম° রাক্ষনলক্ষলকৈঃ
তচ্ছক্ষয়া তর্কিত সর্বলোক প বিবেশ কীনাশনিকেত মাস্ত ।
স্বর্গন্ত হস্তাশ্বর হস্ত মুগুং > হস্তেন লক্ষাস্থিত আচকর্ষ । যঃ কুম্ভ কর্ণঃ সজগাম ধাম যমস্য রামস্য শরেণ ভিন্নঃ । পুরা হরা দা প্রবরেণ দৃপ্তো বিজিত্য ভূ্যঃ সকলা প ত্রিলোকী প্রকলাস মাবেশবশেন শস্ত্রো রাবাস মপুনুষ্ঠবান্ বলীয়ঃ। জগল্রো পদুবকারকস্য রণাঙ্গণোত্মাদ বশঙ্গতস্য। ক্ষণেন চিচ্ছেদ শি রা°িসি তস্য দশাপি রামো দশকস্করস্য। দত্ম প্রপন্নায় বি ভীষণায় লঙ্কাধিপত্য° রঘুব°শহ°িসঃ। মায়াময়ী° তামু পনীয় সীতা মগ্বৌ পরীক্ষামিষতো নিবেশ্য। স°পশ্যতা মে ব সুরেশ্বরাণা° বুক্লাদিকানা° স্তবতঃ পুরস্তাং। নিঃসার্য়া মাস ত্তাশকুণ্ডাং পুরাতনী° তামবতীর্ণ লক্ষ্মী°।। ৭০॥

70. He continued to add, "Indrajit, the eldest son of Rávana, was destroyed together with a million of imaginary monsters. At the time of his destruction he was furnished with a pointed shaft by Lukhana. The monstrous elephant of Indra, by name Oyrávata, was killed by Kumbhakarna, who was the second brother of Rávana, a triumphant warrior in all his exploits throughout the universe by the blessing of Shiva, and who in a state of ecstacy, and by his vigorous power, rescued Kylása from its yoke, which was a lofty mountain that had been the residence of Shiva. Ráma in a short space of time pierced the ten-headed giant Rávana, with his sharp dart, and was pleased to grant the sovereignty over Lanká to Vibheeshana, the youngest brother of the late Rávana. The beloved Seetá, the consort of Ráma was brought up before him to pass through a fiery ordeal, and the whole body of the Gods was assembled to witness this miraculous scene, in which her chastity was manifest as it preserved her from being burnt to death."

পুনঃ কথন ।

रेश सु छ सिलाको जनठाणि वाणि कृष्ठावरे रेक्टव वरावित्य रेश । नारक्य नरह्य कशीयगृथि वृं छा श्रेन जनान् गण्ड सको शा॰ । श्रेने॰ नमारताश्य मूमानकीर् विभान मान्य ममाज गाम । कृरेमुः ममूरेमु वृं मूण्डिक मृर्योः मिरक्षक मारेधार्मणि मिगोरेयः वृक्कर्षिमूरेथार्विधिनाणिशिक्तः मशानयामाम मशी मशीना॰ । উত্তাৰ্য जान । जगठा॰ जगठा॰ विश्वा न्याया। महिला विश्व स्मा॰ । विश्व निर्मा श्रेन नीष्या विश्व स्मा॰ । निर्मा श्वमार मकना मर्याथा। मरेस्व नीष्या मिनमाङ्गरता ।। १४॥

71. The professor of Ráma continued speaking as follows, "Ráma is venerated by the Heathen Deities, viz. Brahmá, Shiva, and others; for having descended from the upper regions he was escorted by them to his royal residence at Ayodhá, where submission was shewn to him; he became the ruler of the wide universe, and the people of the earth began to experience his favours. He introduced religion among his attendants, slew many horrible monsters, and ascended to his usual place of residence with his followers."

#### পুনঃ কথন ১ |

হতাবশেষান্ পরিছত্য বন্ধূন কৃষ্ণো ইপ্যিত্বা বনিতাঃ পুলি দে। বিস্তার্য্য লোকে কলিরীতি মেকাণ দিবণ গতঃ কেবল মেকএব। তৎকথণ কৃষ্ণঃ ক্রিয়াভিরপি রামচন্দ্রাদধিকঃ ॥ ৭২॥

72. The above speaker proceeded, "Krishna having passed his life at Mathurá left his surviving friends and beloved consorts among impure people; and though the Kalce yuga, or the Iron-age, was the period in which

he existed and evil actions have since that period been introduced, yet his deeds are not likened to those of Ráma, as related in the narration concerning him; wherefore Krishna does not surpass Ráma."

#### বৈষ্ণব উবাচ I

হাহন্ত যুবয়ো রদ্যাপি বর্ত্তমান এব ব্যামোহঃ তৎ যুবাভ্যাৎ নক্ষতো বিষ্ণু সিদ্ধান্তঃ। লোকে গৃহীতা কৃতিক্স্য তস্য নবাস্তবঃ কোপি বিকার আস্তে। পর ৎ জনস্যেব সমস্ত কার্য্যে লীলাবি লাসঃ পুরুষোত্তমস্য। ত্যাগোহি রাজ্যস্য বনে নিবাসো দারা পহারোষু বিসেত্তবন্ধঃ। রক্ষোবধাদিশ্চ বিলাস মাত্রৎ চকার ভূমাববতার্য্য রামঃ॥ ৭৩॥

73. The pupil of Vishnu here broke out in this strain, "Why are you too engaged in vain colloquies? Are you not well acquainted with the real account of Vishnu? Do you not know that appearing in human shape, he descended from heaven to shew elemency to his fellow-creatures, and that his character was unimpeachable, having gained universal applause, whereas Ráma was banished to some dreary place, and stripped of his royalty, the only thing remarkable in his conduct having been the destruction of some evil spirits by the erection of a bridge."

# পুনঃ কথন ১ |

প্রকাম থেলা বুজসুন্দরীভি স্ত্যাগোপি তাসাণ জলধৌ নি বাসঃ ৷ ভূভারনাশঃ স্বকুলক্ষয়শ্চ দারোপসঙ্গাদিচ কৃষ্ণলীলা ॥ १৪॥ 74. The disciple of Vishnu went on, "Krishna left his amours, and refrained from the company of his beloved consorts at Bruja; He thus struck at the root of his race, and it consequently became extinct; he used to reside in the ocean Kshiroda."\*

#### পুনঃ কথন ০১ |

রামদ্য ভক্তো প্যথ কৃষ্ণভক্ত স্তথা নৃদিং হাদিক ভক্তিশা লা। দক্ষো ২পায়ং বৈষ্ণব শাস্ত্রবিদ্ধি নিবেদিতো বৈষ্ণব এ ব লোকে। যো দেষ্টি রামণ ভজতে তু কৃষ্ণণ যো দেষ্টি কৃষ্ণণ ভজতে তু রামণ। ইমাবুভৌ বৈষ্ণব দর্গ মার্গে বহির্মুথত্বেন নিবেদিতৌ স্তঃ॥ ৭৫॥

75. The above speaker continued, "He who worships Ráma, Krishna, or Nurasingha, is called Vyshnava. He who disregards Ráma, and adores Krishna, is ever disappointed of the blessings which are conferred on the followers of Vishnu."

#### পুনঃ কথন ।

অতো মহেশোপি বিহায় ভেদবৃদ্ধি পদা দেবত এব বি ফুণ I রামঞ্চ কৃষ্ণঞ্চ তথা নৃসিণ হণ তথা হয়গ্রীব মুখ প্রভেদণ ॥ ৭৬॥

76. He further stated, "The worshipful God, Mahesha,+ hesitated not to offer his prayers to Ráma, Krishna, Narásingha and Hayagreeva, in their incar-

<sup>\*</sup> The name of one of the seven seas in Hindu Geography.

<sup>†</sup> One of the names of Shiva.

nate natures; and it is obvious that Ráma is superior to all."

## শৈবঃ দকোপম্বাচ।

অহো ভবানেব শিব° মহেশ° বদন্ বদতান্য মনেন দে বা°। ব্যাঘাত পাতো বদত স্তবায় মাপাততো দূষণ মাহ দম্যক। ইশো মহেশঃ প্রমেশ্বরো বা মহেশ্বরঃ কেবল মীশ্ব রো বা। দমাথায়া কঃ কথিতো মহদ্ভিঃ শিবাদৃতে বেদপুরাণ বিভিঃ॥ ৭৭॥

77. The defender of Shiva became vexed and expressed himself thus, "It is folly to say that Mahesha ever paid religious honours to subordinate Deities. The bare assertion manifests prejudice, as it is averred by our sacred writers that there is no difference between Shiva and Mahesha, that they are one being bearing two names, and that the same actions are common to both."

#### रेतस्थत खेताह ।

্ সন্মিত স্থার ইতি নামের ঐশ্বর্যমায়াতি। পশ্য তাবৎ ভগরতো বিষ্ণো রৈশ্বর্যাপ বেদপুরাণাদিসিদ্ধণ।। ৭৮॥

78. The worshipper of Vishnu hearing this smiled, and said, "Is it not mentioned in the holy writings, that God is not known by his name only; but by his attributes, and Vishnu made himself conspicuous thereby, as is authenticated in the Vedas and Puranas."

#### বিষ্ণো স্তাবদৈশ্বর্যাৎ পশ্য।

শিবঃ শাশানে চিতিভস্মধূসরঃ কপাল মালাস্থি ভুজঙ্গভূষণঃ
সতাল বেতাল পিশাচ মণ্ডলে নটন্নটন্মন্ত ইবাক্তভূষণঃ।
দিগম্বরো মুক্তজটো বিরূপদূক্ জ্লল্ললাটাগ্নিশিথাবলে
হিতঃ। অমঙ্গল রূপমিদণ দেখৎকথণ ভজজ্ঞনানাণ বিদ ধাতু মঙ্গলণ । উপাসকো যো যদুপাসনারতঃ সতণ সমে তীতি সতঃ শ্রুতণ ময়া। অতঃ শিবারাধনতঃ পিশাচতাণ কথণ নযায়াদিতিমে নিবেদয়। অনেন রূপেণচ সম্পানয়া ক্রিয়াভি রেতাভিরূদীরিত স্থিতিঃ। মহেশ্বরাথ্যা মপি লব্ধ বানয়ণ । মহেশ্বরত্বণ কথমেতু বাস্তবণ।। ৭ ১।।

79. This speaker again went on, "Behold and consider the description of Shiva. His body is besmeared with funeral ashes, a festoon of mortal bones is hung round his neck, he is surrounded with deadly asps, and attended by a host of evil spirits, known by the names of Tálā and Vetála, &c. he is disrobed of his apparel, his hair is dishevelled, his eyes look dismal, and his forehead sparkles with fire. How then can his person be the object of adoration? and how can one by venerating him obtain eternal bliss? He who associates with evil spirits is one of their members; but no divinity."

ইতি বিস্মিত মুদীর্ঘ্য বিরতে বৈষ্ণবে শৈবঃ সকোপণ।
অনন্তরূপস্য শিবস্য লীলয়া বিহারশীলস্য বিচিত্রকর্মাণঃ।
অনেনরপেণচ ভীষণেন তৎ স্বরূপহানি নভবেৎ কথঞ্চন। কিঞ্চ
মুথাস্থা কুডস্তুস্য দুঃথাণ কুডোবা কুডঃ মুন্দরত্বণ কুডো ংমুন্দর

ত্ব । অনেকৈঃ স্বরূপে রনেকৈঃ প্রকারেঃ সদা লীলয়া থেল ত শ্চিন্ময়স্য ।। এতাদৃশস্যাস্য মহেশ্বরস্য বিহারশীলস্য বি চিত্র রূপৈঃ। সাদৃশ্য মায়াতু হরিঃ কথস্বা স্বেনিপি নেত্রেণ সমর্ককো যঃ।। ৮০।।

80. The defender of Shiva felt much displeased, and replied abruptly, "Shiva has numberless miraculous shapes, his actions are mysterious, his purity is not affected by his assuming a mortal body, he is not subject to misery, and happiness is his portion, his beautiful or vile image is of little moment so long as the eternity of his life is certain, and he enjoys uninterrupted felicity. He is so far superior to Vishnu, that he is adored by him."

#### অথ সরস্বতী অধিষ্ঠান ১ |

অত্রান্তরে কোপি সমাজগাম সমস্ত বিদ্যাণ্বকণ্ধারঃ।
প্রগল্প পুণ রূপধরাদরেণ সরস্বতী মূর্ত্তিমতীব সাক্ষাই।। তৎ
বীক্ষ্য লোকে শ্রুত পূর্ব্যকীর্ত্তিৎ তেজোবিশেষানুমিত স্বরূপৎ।
বিদ্বই সমাজো নৃপতিশ্চ দূরা দভ্যাপ্থিতঃ সম্ভুম নমুদৃষ্টিঃ। আগ
ত্যাথ সর্বতো ইবলোক্য প্রভুৎ প্রত্যাহ সং। সুমণ্ডিতা পণ্ডিত
মণ্ডলৈরিয়ৎ ভবৎসভা দেবসভেব দৃশ্যতে। অহো বিচারঃ
কতমঃ প্রবর্ত্ততে মমৈতদাকর্ণন কর্ণকৌতুকঃ॥৮১॥

S1. A Pandita or learned man made his appearance among the disputers. He looked as if he were the female Deity Saraswatee, or the Goddess of Science, who had assumed the shape of a man. On his appearance, all those who were present began to shew him respect and esteem, and begged him at the same time to be seated. The Pundit then spoke in an eloquent manner

to this effect, "Since this place is so well crowded by people as enlightened as any learned Heathen, I am extremely anxious to hear what are the discussions you are carrying on."

## অথ প্রভুঃ সবিনয় ৽ ।

নংপ্রতি প্রবর্ত্ত মানোংয়ং শৈববৈষ্ণবয়োর্বিবাদঃ। শৈবঃ
শিবং মহত্ত্বেন প্রতিপাদয়তি। বৈষ্ণবস্তু বিষ্ণুং তদত্র বি বয়ে মাধ্যস্থ্য মবলম্বরের ভবন্তোংস্মাদৃশাং সংশ্য মপ নয়ন্তু॥৮২॥

82. The Monarch here replied, "The matter in dispute is, whether Shiva or Vishnu is the object of veneration, and the disputants are the followers of those two divinities; wherefore I beg to refer to your discriminating judgment for a right answer and one that may terminate the dispute."

অথ সকল বিদ্যানিধিবিদ্ধান্ কিমত্র বিষয়ে মাধ্যস্থ্য মস্মাক ৎ আকর্ণয় তাবৎ I

কালস্তুচ্ছতরঃ কলিঃ কলিময় স্থান্মিন্ কিয়জ্জীবিত পান্ধ তিঃ কিয়তী কিয়তাপিমতি বিদ্যাবল পাক্ষি । কি প কুমো মহিমান মদ্য চ মহামোহদ্য হাদ্যাল্লদ পাত্ত ত্রাপি চ গর্ম পর্যবিধরো বর্মক্তি দর্যোজনঃ ॥ ৮৩॥

83. The Pandita thus began, "My opinion will be of little avail in regard to the argument; listen, notwithstanding to what I have to say, since man in his best state is subject to all the evils attendant on this life, and his existence is but of short duration; his

reasonings, how proud soever he may be of his knowledge, or even of his possessions, are not to be relied upon; it is consequently useless to attempt to aggrandize one Deity at the expense of another."

## পুনঃকথন ১

প্রভা তন্মাদন্যোন্য পর্কদা গর্কমপহায় যদি পর্য্যালো চয়ন্তি তদা নেদৃশা বাদা ভবন্তি । বহুধান্মিরেব কলি বলিনি কলৌ যুগে ২ধিগত কতিপয়শাস্ত্রাথৈরেব পাষগুপ্রাথৈঃ পণ্ডিত মন্যৈর্মাহিতাঃ শৈবা বিষ্ণু বৈষ্ণবাশ্চ- শিব নিদ্যো ভক্তি বিশেষাভিমানিনো মুক্তি মাকাছুন্তি । বস্তুতস্তু ময়া পুরাণোপপুরাণযুক্তাঃ দাঙ্গাশ্চ বেদাঃ মৃত্যঃ দমস্তাঃ। শাস্ত্রাণি দর্বাণি বিলোকিতানি নক্বাপিদ্যাঃ শিববিষ্ণুভেদঃ॥৮৪॥

#### The Pundita continued:-

84. "Were you all to consult the sacred books deliberately, and without suffering yourselves to be confused, I doubt not there would appear nothing disputable in what they contain; although from a slight knowledge of the Shástras, men are divided in their sentiments, some extolling Shiva and some Vishnu, which is wholly attributable to their imperfect knowledge, however earnest they may all be in placing their faith in the one or the other for the salvation of their souls. From the perusal of many religious codes contained in the Vedá, Purána and Smriti, I have found no difference between Shiva and Vishnu."

#### পুনঃকথন ১ |

অহ পুনঃ পণ্ডিতমণ্ডলী পতা পৃচ্ছামি দর্বামপি তেবদন্ত। অংতৌ সাৃতৌ শাস্ত্র পুরাণমধ্যে কেনাপি দৃষ্টঃ শিব বিষ্ণু ভেদঃ॥ ৮৫॥

He went on to address them:-

85. "I am desirous to know from these intelligent persons, whether they have ever met with a single passage in the books purporting to exemplify the divinity of these Heathen Gods as of two distinct beings."

## অথ দর্ফ্রে তার্কিকপ্রভৃতয়ঃ পৌরাণিকাদ্যাশ্চান্যে যুগপদূচুঃ।

মহেশনারায়ণয়োর্বিভেদে। নক্বাপি দৃষ্টোনথলু শ্রুতো বা। অদ্যতয়োরের মুখায়বীনঃ সবৈর্পি শ্রুষত এষবাদঃ। শিবস্য বিষ্ণোঃ পরমুক্তিরেষা পুরাতনী শ্রুষত এব সবৈরঃ যশ্চা বয়োর্ভেদ ধিয়্প করোতি নরঃ সঘোরণ নরকণ প্রয়াতি।। ৮৬॥

The Courtier, an intelligent speaker, proceeded in these words:—

86. "No one has yet been able to give an explanation of the difference between Mahesha and Náráyana; but the disputants here have done so. I believe, however, that he who makes a distinction between Shiva and Vishnu, is the author of his own misery."

## অথ দকল বিদ্যানিধি বিদ্বানুবাচ।

অতো ২নয়ে। র্ভেনবিপৌ কদাপি কার্য্যা নবুদ্ধিঃ দদুপাস কেন। দদা বিচার্য্যা পর মেকতৈর নচেদনায়্যা ভবিতৈর ভক্তিঃ। হরে হরৌ বাপি মনঃ প্রদন্ন যদিন ভবেৎ দোহ য়মুপাদনীয়ঃ। মুক্তিশ্চ ভুক্তিশ্চ ততো যথেচ্ছ মরাপ্যতে ন্নমুপাদকেন। শিবেতু ভক্তিঃ প্রচুরা যদিদ্যান্তজেচ্ছিরস্কেন হরিণ তথাপি। হরৌতু ভক্তিঃ প্রচুরা যদিদ্যান্তজেদ্ধরিস্কেন হরণ তথাপি। শিবোপি বিষ্ণুণ ভজতে কদাপি বিষ্ণুঃ শিবণ বা ভজতে কদাচিৎ। পরক্পরাভেদবিবোধনার্থ মথ প্রবৃত্ত্যর্থ মুপাদনায়াঃ॥৮৭॥

#### The Pundita added :-

87. "He who loves truth, and ventures not to separate Shiva and Vishnu, and make them distinct beings, or to corrupt his own morals, will for ever ensure to himself freedom from misery. The consideration, that Shiva and Vishnu are one, is so very reasonable, that no prudent person can contradict it. Wherefore, if either the one or the other be venerated, it is the same, for in either case their votaries are likely to be saved. If any be eager to worship Shiva, he must place his belief also in Vishnu, for to think of venerating the former without believing the latter to be equal, is altogether vain. Has it not been affirmed that sometimes Shiva is transformed into the nature of Vishnu, and vice versâ? Hence we conclude, that the two are as one Divinity, and all ill-disposed men should reform their foolish notions regarding them."

#### lases in

#### A sind street





Makers
Syracuse, N. Y.
PAT. JAN. 21, 1908

384462 R3
Ramadeun
UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY

